Theorie et orientations numéro 20 - jan. 2026

Bazette des Compagnons

Pedagogie Freinet

L’enfant, c’est étymologiquement « celui qui ne parle pas » (infans). Tout petit, il ne parle pas
encore. Et ensuite, il parle trop, car il reste malgré tout « celui qui ne sait pas ». Cette
séparation scolastique entre ceux qui savent et ceux qui ne savent pas, entre ceux qui sont
capables et ceux qui ne le sont pas, prépare de loin la séparation politique et économique
entre ceux qui gouvernent et ceux qui sont gouvernes, entre ceux qui decident et ceux qui
exécutent.

La pédagogie renverse ce rapport des [’enfance, en instituant la souveraineté sur le travail.

La pédagogie institue la souveraineté sur le travail

L’enfant, c¢’est étymologiquement « celui qui ne parle pas », infans (du verbe fari, « parler »).
Certes, en latin classique, le mot désignait I’enfant en bas-age, qui ne parle pas encore. Mais
il a progressivement signifié¢ le jeune enfant, pour finalement recouvrir en bas latin le sens du
mot puer, ’enfant de 6 a 15 ans.

Ce phénomene se retrouve en francais des le XI¢ siecle, pour désigner par « enfant » la fille et
le garcon jusqu’a I’adolescence. Plus encore, le mot enfant s’appliquera de maniere péjorative
a des personnes jugées infantiles, donnant des expressions telles que faire 1’enfant, jeu
d’enfant, grand enfant, et ce jusqu’a I’insulte (enfant de cochon, de salaud, de pute). Enfantin,
enfantillage, infantile, puéril en disent long sur le statut de I’enfant dans le langage ordinaire.
L’idée est a son comble dans certaines conceptions, trés répandues, qui faisaient dire par
exemple au Cardinal de Bérulle, au XVII¢ siecle, que I’enfance est « I'état le plus vil et le plus
abject de la nature humaine aprés celui de la mort », ou encore au janséniste Pierre Nicole
(dont Racine fut I’éleve) que « I’esprit des enfants est presque tout rempli de ténebres ».

Il n’est pas difficile d’en saisir les implications. Celui qui ne parle pas, il ne peut pas non plus
penser. Et si, d’aventure, il lui arrive de vouloir le faire (parler ou penser), alors, il convient de
le faire taire. Celui qui n’a rien a dire parle toujours trop. L’enfant n’a pas de légitimité a
parler.

Ainsi, « celui qui ne parle pas » équivaut a « celui qui parle trop ».

Que lui reste-t-il, alors ? Il lui reste, notamment s’il veut apprendre, a écouter. C’est, des
I’invention de 1’écriture, la tiche octroyée en Egypte ancienne & I’apprenti scribe. Au risque
de la bastonnade, a tel point que « I’oreille du jeune pousse sur le dos ». Dans un manuscrit
des miscellanées (XIX¢ dynastie), un ancien éléve reconnaissant dit a son maitre « tu as battu
mon dos et c’est dans mon oreille que ton enseignement a pénétré ».



Theorie et orientations numéro 20 - jan. 2026

De tels exemples ne manquent pas, dans toutes les sociétés de 1’écriture. Ainsi les traités de
Plutarque, Sur le bavardage, ou plus précisément encore concernant I’enseignement,
Comment écouter.

Faire dérailler ’ordre inégalitaire

C’est une bien longue histoire que celle de la scolastique. Il n’y a que deux positions. La
parole autorisée de ceux qui savent, et le silence obéissant de ceux qui ignorent. Des positions
dans un ordre social ou « il y a ceux qui gouvernent et ceux qui sont gouvernés », comme
disait Aristote. L’ordre scolaire hiérarchisé figure 1’ordre politique inégalitaire.

L’émancipation, c’est toujours un travail de dérégulation, une action qui fait dérailler 1’ordre
inégalitaire. Ceux qui ne parlent pas se mettent a parler. Ceux qui n’écrivent pas se mettent a
écrire. Ceux qui ne pensent pas se mettent a penser. Ceux qui sont gouvernés décident de
gouverner. Ceux qui subissent décident de décider. Collectivement, c’est un processus de
souveraineté : « ¢’est nous qui décidons ».

La souveraineté du peuple est une affirmation politique, par laquelle le peuple, niant le
pouvoir des dominants, s’autorise, discute, délibére et décide. Souverainement.

La pédagogie prolonge ce geste comme souveraineté sur le travail. Niant le rapport de
subordination de la scolastique (d’autorité/obéissance), elle affirme la capacité de « ceux qui
ne parlent pas ».

Disons-le simplement : la pédagogie existe lorsque ceux qui ne parlent pas prennent la parole.
Non pas une parole autorisée, mais une parole qui s autorise. La pédagogie organise cette
forme de souveraineté par laquelle les enfants s’autorisent a parler. C’est-a-dire a penser et a
décider. Il y a sur ce point une ligne de partage, et une ligne qui se déplace.

On avait I’habitude de distinguer deux types de « pédagogie » : une pédagogie passive ou les
¢léves ne parlent que lorsqu’on leur donne la parole, réagissant aux questions qu’on leur
pose ; et une pédagogie active, ou ils cherchent par leurs propres moyens la réponse a la
question posée. En réalité, ces deux pédagogies ont une chose en commun : de n’étre pas des
pédagogies, mais des scolastiques, plus ou moins passives. Deux manieres de produire la
bonne réponse, celle qui est attendue. Toutes deux du méme co6té de la ligne de partage, 1a ou
les ¢éleéves sont conduits a dire ce qu’ils doivent dire. Ils restent attachés au statut de « ceux qui
ne parlent pas », car ils ne parlent que pour dire ce qu’on veut leur faire dire.

La pédagogie institue la parole des enfants

Prendre la parole, c’est prendre le pouvoir sur la parole. C’est ce que n’ont cessé de faire dans
I’histoire politique, plus ou moins tot, « le peuple », les prolétaires, les femmes, les colonisés,
les racisés, tous les discriminés, dont on attend qu’ils se taisent. C’est dans ce méme
mouvement que la pédagogie, contre toutes les scolastiques, institue la parole des enfants.

La distinction scolaire entre oralité et écriture masque le véritable probléme éducatif. On
n’enseigne pas « l’oral », en pédagogie. Car, orale ou écrite, la scolastique entretient toujours
le méme rapport de subordination du discours, sous la contrainte « des programmes » dont
I’autorité et la nécessité ne se discutent pas ; des programmes qui font qu 'on n’a pas le temps.
Platon, déja, faisait la distinction entre ceux qui ont le temps et sont 1égitimes a gouverner, et
ceux qui ne I’ont pas, car « le travail n’attend pas ». Les paysans, les artisans. Une division du
temps, artificiellement reconduite par la scolastique.



Theorie et orientations numéro 20 - jan. 2026

Non, on n’enseigne pas 1’oral, car 1’oral ne s’enseigne pas. On organise le travail, et plus
précisément la souveraineté sur le travail, de sorte que les enfants prennent la parole, dans un
nouveau partage du temps. La distinction n’est pas entre deux catégories didactiques (oral et
écrit), mais entre deux statuts : capacité et incapacité. La distinction, c’est celle du statut
social de I’enfant : pouvoir de dire, d’écrire, et plus largement de décider.

L’expression libre et le souci de la vérité

La question qui se pose alors est celle du comment : comment organiser le travail pour un
exercice souverain de la parole ? Une question qui est indissociable de celle-ci : pour dire
quoi ? Car il serait bien naif de croire qu’il suffit de « libérer la parole » pour qu’elle s’exerce
librement. On risque fort de ne libérer que des déterminismes et, encore une fois, de
reconduire la division sociale. Et, pour parler cru, les formes d’abrutissement obstinément
cultivées par la récente incorporation des enfants au marché capitaliste, celui de la culture
commerciale et de ses effets hégémoniques. Car pour le marché, I’enfant est bien « celui qui
ne parle pas », qui ne pense pas, mais qui s’imprégne. Et le désir de consommation n’est rien
a coté de la colonisation de l’imaginaire. Décoloniser 1’imaginaire, voila la condition
contemporaine de la parole et de la pensée enfantine.

Donc, comment ? Dans sa méditation sur ce que parler veut dire, Pierre Bourdieu a montré
que ’essentiel de ce qui se passe dans la communication pédagogique, ce sont ses conditions
sociales. Et précisément, la pédagogie Freinet, dans les limites de son espace propre, les
transforme en transformant le rapport social lui-méme, par la coopération et ses institutions :
la parole rencontre sa souveraineté dans la réunion coopérative, I’entretien, les exposés et
conférences, le dialogue philosophique, le texte libre. Pour dire quoi ?

Il s’y joue principalement deux choses : un travail d’expression libre, et un effort
d’intelligibilité. L’expression libre est au fondement de la Méthode naturelle, comme on le
sait, elle effectue ce renversement du rapport social, ou la premiére place revient a
I’expérience personnelle, sensible et singulieére, dont la fonction, affective et thérapeutique
autant qu’intellectuelle, est essentielle. L’enfant n’est plus en situation de recevoir un
enseignement (méme en situation active), mais de produire de la culture, a partir de lui-méme
et en coopération. L’effort d’intelligibilité fait que la parole souveraine n’est pas pour autant
un discours arbitraire, mais un apprentissage exploratoire, un travail de connaissance et de
veérité.

Tout ceci suppose un grand soin des autres et de soi-méme, de ce que I’on dit, de ce que ’on
fait, de ce que I’on produit. Prendre la parole, ce n’est pas libérer la logorrhée, c’est prendre
grand soin de ce qu’on en fait, car c’est un bien commun. Car le pouvoir de la parole, mais
c’est un autre sujet, c’est aussi bien un pouvoir sur le silence.

Nicolas Go

(texte modifié d’une publication dans la revue Educ ’Freinet)

Si vous souhaitez écrire au Collége des compagnons :
compagnons-freinet@framalistes.org

Visitez notre site :
https://education-freinet-emancipation.org/


mailto:compagnons-freinet@framalistes.org
https://education-freinet-emancipation.org/

